
Chungara. Revista de Antropología Chilena

Vol. 58 (2026), e04526

Chungara. Revista de Antropología Chilena, Vol. 58 (2026), Antrop. e Hist., e04526

RAZA, FRONTERA Y PERFORMANCE EN POBLACIONES 
AFROCHILENAS: DEBATES PARA LA REGIÓN ANDINA1

RACE, BORDER, AND PERFORMANCE IN AFRO-CHILEAN COMMUNITIES: 
DEBATES FOR THE ANDEAN REGION

Isabel Araya2

Este artículo presenta una revisión bibliográfica de tres giros conceptuales claves en los estudios antropológicos de la región andina: 
raza, frontera y performance. En particular, aborda investigaciones centradas en la población afrochilena que habita la ciudad de 
Arica, en la frontera norte de Chile. Desde el surgimiento del movimiento afrochileno en 2000, diversos estudios antropológicos 
se centran en sus comunidades y en el análisis de sus prácticas y dinámicas socioculturales. Entre ellas destacan la danza y la 
música, que desempeñan un papel central en los procesos de visibilización y autorreconocimiento. En primer lugar, se analiza el 
concepto de raza, mostrando cómo, en las últimas dos décadas, los estudios en la región incorporan una perspectiva orientada a 
comprender los procesos raciales. Posteriormente, se examina el concepto de frontera, destacando de qué modo la conformación 
de los Estados nacionales influye en las trayectorias de las poblaciones afrochilenas e investigaciones antropológicas sobre ellas. 
Luego, el artículo profundiza en las performances como prácticas atravesadas por las nociones de raza y frontera, explorando su 
relevancia en las comunidades afrodescendientes. Finalmente, se sintetizan los debates planteados y se ofrecen contribuciones 
para repensar los procesos de racialización a través del prisma de las performances en la frontera andina.
	 Palabras claves: raza, frontera, performance, afrodescendientes, región andina.

This article presents a literature review of three key conceptual turns in anthropological studies of the Andean region: race, border, and 
performance. In particular, it examines research focused on the Afro-Chilean population living in the city of Arica, located on Chile’s 
northern border. Since the emergence of the Afro-Chilean movement in 2000, various anthropological studies have focused on these 
communities and on the study of their sociocultural practices and dynamics. Among these, dance and music stand out for the central 
role they play in the processes of visibility and self-recognition. The article first analyzes the concept of race, showing how studies 
in the region have incorporated, over the past two decades, a perspective aimed at understanding racial processes. It then examines 
the concept of border, highlighting how the formation of nation-states has influenced the trajectories of Afro-Chilean populations 
and the anthropological research conducted about them. The article subsequently delves into performances as practices shaped 
by notions of race and border, exploring their significance within Afro-descendant communities. Finally, it synthesizes the debates 
raised and offers contributions for rethinking processes of racialization through the prism of performance in the Andean borderlands.
	 Key words: Race, border, performance, Afro-descendants, Andean region.

1	 En el marco del cierre del Decenio Internacional para los Afrodescendientes (2024) y la realización de las XIV Jornadas de 
Estudios Coloniales y Modernos, y las 2das Jornadas de Estudios Afrodescendientes -actividad patrocinada por los proyectos 
Fondecyt-ANID Iniciación Nº 11250071, Fondecyt-ANID Iniciación Nº 11220055 y PIP-CONICET Nº 11220200102548CO- 
se convocó a investigadoras e investigadores a presentar manuscritos para el dossier “Nuevas miradas hacia los estudios 
afrodescendientes en Chile y desde Hispanoamérica”. La coordinación de los trabajos estuvo a cargo de Javiera Carmona 
(Universidad de Tarapacá, Chile), Orlando Gabriel Morales (CONICET, Argentina) y Alejandra Fuentes (Instituto de Historia, 
Universidad San Sebastián, Chile). Este manuscrito fue evaluado por pares externos y editado por el Comité Editorial de 
Chungara. Revista de Antropología Chilena.

2	 Programa de Doctorado en Antropología, Pontificia Universidad Católica de Chile, Santiago, Chile. isabel.araya.morales@gmail.com, 
ORCID: 0000-0002-6616-5225

Recibido: enero 2025. Aceptado: noviembre 2025.

DOI: 10.4067/s0717-73562026000100501. Publicado en línea: 16-enero-2026.

A partir del año 2000, el movimiento afrodescendiente 
en el norte de Chile comienza a articularse políticamente 
y es reconocido oficialmente por el Estado chileno 
en 2019. Durante casi dos décadas de lucha por el 
reconocimiento, la danza y la música se constituyeron 
en estrategias centrales de visibilización, a través del 
desarrollo de estilos propios que las comunidades 

reivindican como parte de su cultura. Este proceso ha 
ido acompañado por la proliferación de investigaciones 
antropológicas que abordan estas expresiones. Mediante 
una revisión bibliográfica, este trabajo identifica y 
discute tres giros conceptuales en los estudios sobre 
poblaciones afrodescendientes en la región andina: raza, 
frontera y performance. Los alcances de este artículo 



Isabel Araya2

Chungara. Revista de Antropología Chilena, Vol. 58 (2026), Antrop. e Hist., e04526

se enmarcan en los objetivos de mi proyecto doctoral, 
que, desde una perspectiva basada en los estudios de 
la performance, compara los procesos de racialización 
de las poblaciones afrodescendientes en dos ciudades 
fronterizas: Arica (Chile) y Tacna (Perú)1.

A partir del año 2000, se articula en la frontera norte 
de Chile, un movimiento afrochileno, especialmente 
en la ciudad de Arica -ubicada en la región andina- que 
reivindica su pertenencia a la diáspora africana2. Su 
discurso pone de manifiesto críticas al Estado nacional 
y sus narrativas oficiales por negar las diferencias 
étnico-raciales en el país (Duconge y Guizardi 2014). 
Asimismo, sus poblaciones reconocen una serie de 
procesos históricos que han marcado sus trayectorias 
en el territorio. En primer lugar, la esclavitud durante 
el periodo colonial del Virreinato del Perú, lapso 
en que sus poblaciones son traídas forzadamente al 
lugar. Luego, la conformación de la frontera chileno-
peruana tras la Guerra del Pacífico, y las políticas 
de chilenización que implantan una nueva identidad 
nacional entre habitantes hasta entonces peruanos. 
En tercer lugar, el actual reconocimiento identitario 
por parte del Estado como pueblo tribal afrochileno 
en el marco de las políticas de visibilización.

La población afrochilena representa el 5,4% de 
la población regional de Arica y Parinacota, es decir, 
13.003 personas. Los hombres son el 46,4%, y las 
mujeres el 53,6% (INE-Chile 2025), y su población 
se concentra tanto en el área urbana de Arica como 
en los valles rurales de Azapa y Lluta. De acuerdo 
a la Encuesta de Caracterización Afrodescendiente 
(ENCAFRO), entre los elementos identitarios que 
reconocen como parte de su cultura se encuentran la 
música y bailes que practican (INE-Chile 2014). Estas 
expresiones culturales han permitido tanto expresar 
sus demandas por visibilización como sensibilizar a 
la sociedad en general sobre su presencia, historia y 
prácticas culturales (Araya 2022).

En las ciencias sociales, la noción de “giro” 
(turn, en inglés) es utilizada para describir las 
transformaciones teóricas y epistemológicas en la 
manera de comprender los fenómenos sociales3. En 
este artículo se asumen tres “giros” conceptuales que 
permiten analizar los estudios antropológicos sobre 
las poblaciones afrochilenas: lo racial, las fronteras y 
las performances. Para ello, se ha generado un recorte 
tanto contextual como temporal. En primer lugar, esta 
revisión bibliográfica se enfoca en los estudios sobre 
población afrochilena que habita la frontera norte 
del país, situada en la región andina. En segundo 
lugar, la revisión se concentra en los estudios de las 

últimas dos décadas, dado que a partir del año 2000 
estas poblaciones comienzan a reconocerse como 
parte de la diáspora africana, marcando el inicio de 
investigaciones antropológicas en esta área.

A partir de lo anterior, el principal objetivo es 
revisar los estudios antropológicos sobre la población 
afrochilena que incorporan una mirada en la raza, 
fronteras y performance. Para ello se desarrollan tres 
objetivos específicos: (1) indagar en el concepto de raza 
y cómo los estudios del área andina han incorporado 
una mirada en los procesos raciales; (2) identificar 
los estudios de fronteras y su impacto en aquellos 
desarrollados en la región andina con población 
afrodescendiente, y (3) profundizar en los estudios de la 
performance y sus aportes para repensar procesos raciales 
en espacios fronterizos. La hipótesis que subyace a 
dicho objetivo es que las prácticas corporales vinculadas 
a la música y danza se encuentran atravesadas por 
procesos sociales, políticos y culturales. Esto conlleva 
a considerar que los procesos socio-históricos poseen 
una dimensión performática llevada a cabo por las y 
los sujetos de manera individual y colectiva. Para el 
caso de las poblaciones afrodescendientes, las prácticas 
musicales y dancísticas serían capaces entonces de 
expresar procesos de racialización y clasificación 
social, dando cuenta de las fricciones étnico-raciales, 
nacionales y de clase.

Estos objetivos intentan responder a las 
interrogantes: ¿cómo han sido abordados los procesos 
raciales desde los estudios antropológicos de la 
región andina? ¿Qué dinámicas han sido estudiadas 
particularmente entre personas afrodescendientes? 
¿De qué manera las fronteras han incidido en las 
trayectorias de sus poblaciones y cuáles son los 
estudios que teorizan al respecto? ¿Cuáles han sido 
los estudios que desde la performance han indagado en 
los procesos raciales? ¿Cuáles son las particularidades 
que brinda un espacio fronterizo?

A nivel metodológico, se realizó una búsqueda 
y revisión bibliográfica de 108 documentos, entre 
ellos artículos, libros, capítulos de libro, tesis y 
páginas de internet. La búsqueda se centró en los tres 
giros conceptuales en los estudios antropológicos, 
(1) el giro hacia la raza y el surgimiento de los 
estudios afrolatinoamericanos; (2) los estudios de 
fronteras y sus implicancias en la región andina, y 
(3) investigaciones sobre performance y el cruce con 
los procesos raciales para pensar espacios de frontera. 
A partir de estas categorías analíticas, la búsqueda 
se concentró en investigaciones que abordan el caso 
de la población afrochilena.



3Raza, frontera y performance en poblaciones afrochilenas: debates para la región andina

Chungara. Revista de Antropología Chilena, Vol. 58 (2026), Antrop. e Hist., e04526

A continuación, en el segundo apartado se analiza 
el concepto de raza y cómo, en las últimas dos décadas, 
estudios en la región andina han incorporado una 
perspectiva orientada a comprender los procesos y 
configuraciones raciales entre población afrochilena. 
Posteriormente, en el tercer apartado se examina el 
concepto de frontera, destacando la manera en que la 
conformación de los Estados nacionales y la definición 
de límites territoriales han influido en las trayectorias 
de las poblaciones afrodescendientes e investigaciones 
antropológicas. Luego, en el cuarto se profundiza 
en las performances como prácticas atravesadas 
por procesos raciales y de frontera, explorando su 
relevancia en las comunidades afrodescendientes. 
El quinto apartado, finalmente, sintetiza los debates 
planteados, ofreciendo contribuciones para repensar 
los procesos de racialización a través del prisma de 
las performances en la frontera andina.

Raza y Mestizaje

A partir de la década de 1990, estudios críticos 
de la modernidad han destacado cómo la clasificación 
racial ha sido utilizada para instaurar jerarquías 
dentro de las sociedades, creando un orden mundial 
en función de la superioridad de unos/as sobre otros/
as (Castro-Gómez 2011; Mignolo 2011; Quijano 
2011). Los enfoques decoloniales sostienen que, 
desde la época colonial en América Latina, se 
estableció un sistema de clasificación social basado 
en la noción de “razas”, el cual se ha reforzado con 
la formación de los Estados nacionales, sirviendo 
para diferenciar entre naciones, culturas y personas. 
Este fenómeno, conceptualizado como colonialidad 
del poder, configura un patrón de orden mundial 
que define los límites del dentro y fuera, en función 
de la existencia de razas “superiores” e “inferiores” 
(Quijano 2011). La colonialidad del poder emerge 
en América Latina en un periodo único y específico, 
trascendiendo temporalidades y geografías (Quijano 
1995) y conformando una estructura que perpetúa 
una matriz eurocéntrica y colonial del mundo hasta 
la actualidad.

Las reflexiones provenientes de la teoría 
feminista enriquecen y complejizan el debate sobre 
la colonialidad del poder. Desde una epistemología 
del sur, se critica la aproximación de esta perspectiva 
al género, señalando que no ha sido suficientemente 
consciente de su aceptación del significado hegemónico 
del mismo (Lugones 2008). María Lugones destaca 
que la colonialidad del poder ha relegado el género a 

un plano secundario, subordinándolo a la raza o clase. 
En respuesta, se propone el concepto de colonialidad 
del género para comprender que tanto “raza” como 
“género” son construcciones sociales utilizadas para 
imponer jerarquías en las sociedades (Espinosa 2014; 
Lugones 2008). Estos aportes han influido de manera 
significativa en la antropología, inspirando diversas 
investigaciones que han reflexionado sobre raza y 
las configuraciones de lo racial4.

Desde una perspectiva antropológica, los procesos 
de racialización -dinámicos y en reactualización- 
pueden ser comprendidos como aquellas construcciones 
sociales que surgen de la intersección entre raza y 
categorías como etnia, género, nacionalidad, clase 
social, edad, entre otros5. Sus cruces tienen impactos 
materiales y existenciales en las experiencias cotidianas 
de las personas (Ugarte 2022, 2023). Las construcciones 
raciales afectan las vidas de personas racializadas, 
y, como hecho histórico, son también un sistema 
simbólico vinculado a la distribución de recursos y 
poder. Las jerarquías raciales se manifiestan de manera 
sistemática en prácticas cotidianas, legitimando las 
situaciones de explotación y subordinación de ciertos 
grupos. Esto implica una devaluación y subordinación 
de las personas, ya que los procesos de racialización 
se convierten en elementos fundamentales en su 
constitución social y subjetiva, permeando todas las 
esferas de la vida cotidiana (Ugarte 2022).

La noción de “raza” y las prácticas de racialización 
son configuraciones que se encuentran a la base de los 
discursos sobre mestizaje en América Latina. Como 
una manera de consolidar los Estados nacionales, 
dichos discursos -caracterizados por una violencia 
epistémica- apuntan, desde el siglo XIX en adelante, 
a una superioridad blanca y europea, así como a la 
eliminación tanto física como política de los pueblos 
indígenas y afrodescendientes (Walsh 2010). Bajo un 
ideal de blanqueamiento, el proyecto de mestizaje 
se distancia de lo indio y negro, consolidando un 
nuevo sistema de racialización (Walsh 2010). El 
mestizaje, comprendido como una “promesa social”, 
es una ideología de igualdad racial que conlleva la 
distribución de privilegios y la experimentación de 
vivencias racializadas (Moreno Figueroa 2010:388).

Durante décadas, la idea del mestizaje influyó 
en que el concepto de raza fuese marginado de los 
enclaves analíticos antropológicos. En su reemplazo, 
se utilizaron conceptos como etnicidad, grupo étnico 
o cultura, y los problemas sociales vinculados a la 
marginalidad, la pobreza y la discriminación fueron 
analizados desde una mirada en la clase social o la 



Isabel Araya4

Chungara. Revista de Antropología Chilena, Vol. 58 (2026), Antrop. e Hist., e04526

cultura. En consecuencia, hubo menos atención a 
los procesos de racialización y discriminación racial 
(Restrepo 2019).

Según Restrepo (2019), la evasión por abordar 
el racismo a nivel antropológico se vinculó a los 
proyectos de construcción nacional, a las narrativas 
sobre mestizaje y democracia racial, así como también, 
más recientemente, a la proliferación de políticas 
multiculturales que desviaron la atención del racismo 
estructural. A partir de las últimas dos décadas, se ha 
incorporado crecientemente la noción de raza en el 
ámbito académico, lo que el autor denomina un “giro 
categorial y de sensibilidad” (Restrepo 2019:196). En 
general, estos procesos emergen de las movilizaciones 
de las comunidades indígenas y afrodescendientes, 
apoyadas por un grupo de investigadores/as que 
abogan por el reconocimiento del racismo y sus 
respuestas para aplacarlo (Restrepo 2019). De esta 
manera, el abordaje de los procesos racializadores y 
la discriminación racial son producto de las relaciones 
fluidas y bidireccionales entre la academia y los 
activismos de las comunidades afrodescendientes. 
Ello, en un contexto de articulación con agendas 
globales de justicia y equidad social.

Como señalan Moreno Figueroa y Wade (2024), 
si en la década de 1970 se habló del giro cultural o 
interpretativo (Geertz 1973), en los años ochenta del 
giro reflexivo (Clifford y Marcus 1986), en los noventa 
del giro corporal y afectivo (Ahmed 2004; Csordas 
1993), y en los dos mil del giro ontológico (Descola 
2012; Viveiros de Castro 2010), en la década actual, 
en América Latina, se ha vuelto más común referirse 
al giro hacia el antirracismo. En países de la región, 
el racismo y antirracismo emergen con más fuerza 
en los discursos de la esfera pública, teniendo como 
foco desde la visibilidad de las identidades y las 
políticas de reconocimiento hasta las desigualdades 
estructurales y los conflictos por recursos (Moreno 
Figueroa y Wade 2024). Los variados casos de 
procesos, acciones y discursos antirracistas se han 
vuelto más frecuentes en Brasil, Colombia, Ecuador 
y México (Moreno Figueroa y Wade 2024), a los que 
se suman también Argentina y Chile como países 
del Cono Sur6.

En este marco, emergen los estudios 
afrolatinoamericanos enfocados al análisis de las 
categorías raciales como una manera de diferenciación 
social (De la Fuente y Reid 2018). Desde perspectivas 
afrodiaspóricas, además, se problematiza la 
posicionalidad de las y los sujetos en la producción 
de conocimientos. Al respecto, el concepto de Améfrica 

Ladina de Lélia Gonzalez (2020) surge como una 
categoría de enunciación que reivindica los aportes 
indígenas y afrodescendientes, y por tanto, como 
una unidad geográfica de análisis alternativa para 
los procesos históricos de la región (Ardito 2021).

En esta línea, los estudios de Moreno Figueroa 
(2010) reflexionan sobre procesos de racialización, 
la existencia de racismos y de qué modo operan las 
identidades mestizas como parte de su manifestación en 
América Latina. La autora indaga en la blanquitud como 
un elemento de racismo expresado en las experiencias 
de mestizaje. Propone que, a pesar de que las personas 
no reconocen el racismo como algo manifiesto, ello 
no implica que no existan configuraciones raciales 
particulares experimentadas en diversos grados. Por 
medio del concepto de intensidades distribuidas, 
Moreno Figueroa examina la experiencia y cómo 
se manifiesta de manera diferenciada el racismo 
cotidiano. Así, aunque las personas no necesariamente 
se identifiquen como seres racializados, sí son sujetos 
de discriminación y experimentan relaciones marcadas 
por la racialización en diferentes niveles.

Particularmente en Chile, a partir de la década 
de 2000, diferentes investigaciones inauguran y 
robustecen el campo de estudios afrochilenos, lo 
que guarda estrecha relación con la proclamación del 
pueblo afrochileno en la frontera norte del país y con 
la llegada de población migrante afrodescendiente 
a la capital de Santiago (Araya y Ríos 2024). En 
dichos estudios, las categorías raciales se tornan un 
elemento central de análisis, problematizando las 
construcciones nacionales y los efectos del racismo 
en la sociedad contemporánea (Amigo 2023; Tijoux 
y Córdova 2015).

Para el caso de la frontera norte en la región andina, 
los estudios antropológicos centrados en lo racial 
emergen desde una articulación entre los activismos 
del movimiento afrochileno, las ONG, fundaciones 
y la investigación dentro de los espacios académicos 
(Arre y Barrenechea 2017; De la Maza y Campos 
2020). La irrupción de los y las afrodescendientes se 
vincula a las demandas por reconocimiento político, 
y desde allí surge la necesidad de generar alianzas 
con universidades y académicas/os que aporten a 
dichas demandas.

Por ejemplo, el primer estudio de caracterización 
socioantropológica se realizó en 2012, a raíz de un 
acuerdo entre la Oficina Municipal de Desarrollo 
Afrodescendiente (ODAFRO) y la Universidad 
Academia de Humanismo Cristiano (UAHC). El 
propósito de dicho estudio fue identificar a los 



5Raza, frontera y performance en poblaciones afrochilenas: debates para la región andina

Chungara. Revista de Antropología Chilena, Vol. 58 (2026), Antrop. e Hist., e04526

principales grupos familiares afrodescendientes en 
Arica, caracterizar elementos como parte de su cultura 
(De la Maza y Campos 2020) y atender las demandas 
del movimiento por el reconocimiento, lo que Segato 
(2020) denomina una antropología por demanda.

Los estudios afrochilenos han profundizado en 
cómo las poblaciones afrodescendientes experimentan 
de manera diferenciada los procesos raciales, así como 
en las implicancias de los discursos sobre el mestizaje 
en sus experiencias. Sus líneas de investigación se han 
desplegado en diferentes temáticas. Una de ellas ha sido 
el análisis de los procesos etnopolíticos, indagando en 
los inicios del movimiento afrochileno, las acciones 
organizativas y los efectos del reconocimiento en las 
políticas públicas (Artal 2012; Campos 2017; Espinosa 
2015). Al respecto, Espinosa (2015) propone que las 
identidades negras han sido negadas históricamente 
en el territorio a través de dos acontecimientos: la 
eliminación de categorías vinculadas a lo mestizo, negro 
y mulato en los censos del siglo XIX, y la lógica de 
“mejorar la raza” durante el periodo de chilenización 
ocurrido a principios del siglo XX, tras la Guerra del 
Pacífico7. En la misma línea, Alarcón et al. (2017) 
indagan en los relatos de personas mayores sobre el 
proceso de chilenización en el norte de Chile. Desde 
sus experiencias, afrodescendientes destacan que la 
chilenización significó un proceso de violación a los 
derechos humanos por parte del Estado chileno y el 
ocultamiento de la herencia africana en las narrativas 
oficiales. Según Campos (2017), estas dinámicas se 
asocian a lógicas de pigmentocracia que desvinculan 
el componente negro de las narrativas nacionales.

Sin embargo, la creación de las primeras 
agrupaciones afrodescendientes fue el “motor” para 
la concientización de las identidades raciales y la 
configuración del movimiento, cuya principal lucha 
fue por la visibilidad estadística. El estudio de Araya 
(2023a) incorpora además una mirada en el área 
rural y analiza la forma en que las configuraciones 
identitarias se articulan con demandas territoriales.

Otra línea de trabajo se ha centrado particularmente 
en el cruce entre raza y género. En esta dirección se 
encuentran los trabajos realizados por Cortés (2023), 
Rivera (2020), Chávez (2021a, 2021b), Parra et al. 
(2022, 2023), Araya y Ríos (2024), quienes indagan 
en los roles políticos, intelectuales y artísticos de las 
mujeres afrodescendientes desde una perspectiva 
interseccional. Las investigaciones de Chávez (2021a, 
2021b) destacan a las mujeres como principales 
intelectuales en la reconstrucción de la memoria 
histórica e identidades afrodescendientes, planteando 

además la existencia de un matriarcado dentro de las 
comunidades afrochilenas. Los estudios de Parra 
et al. (2022, 2023) investigan las dinámicas de las 
agrupaciones de mujeres afrodescendientes en el 
territorio y dan cuenta de la ausencia de perspectiva 
de género en las políticas públicas dirigidas a la 
población afrochilena. Por su parte, Araya y Ríos 
(2024) profundizan en la mirada interseccional 
presente en los estudios afrochilenos y destacan el 
surgimiento de una perspectiva feminista y afrocentrada 
que reflexiona sobre la posición de quien investiga 
procesos raciales. En esta línea, los estudios de Cortés 
(2019) y Rivera (2020) resultan fundamentales. Como 
autoras afrochilenas, sus investigaciones se centran 
en el rol de las mujeres -o sus “ancestras”, como las 
denominan- en el proceso de reconocimiento, poniendo 
en evidencia los mecanismos de resistencia empleados 
para sobrellevar y subvertir discriminaciones raciales, 
de género y de clase social.

La etnografía de Mardones (2020) explora las 
fronteras étnico-raciales de la identidad afrochilena 
y las negociaciones que las personas llevan a 
cabo para reivindicar legítimamente una identidad 
afrodescendiente. Mardones analiza de qué manera 
ciertas personas se identifican como afrochilenas en 
contraposición a lo que no son: chilenos “normales” 
-es decir, aquellos que no enfrentan las consecuencias 
de la chilenización-, indígenas aymara e inmigrantes 
afrodescendientes contemporáneos. De este modo, la 
autora examina, a través de prácticas cotidianas, la 
construcción de las fronteras de la identidad afrochilena, 
así como sus límites y tensiones, introduciendo el 
concepto que desarrollo a continuación.

Fronteras

El concepto de “frontera” se utiliza comúnmente 
para referir a la separación, una delimitación, o aquello 
que marca una diferencia. Durante el siglo XIX y 
principios del XX, las fronteras fueron concebidas 
como líneas visibles y divisorias que marcaron los 
límites de los Estados nacionales y encapsularon, 
a partir de los supuestos de “homogeneidad”, una 
“cultura nacional” (Spalová y Grygar 2006). Al 
respecto, muchos conflictos fronterizos ocurren por 
una yuxtaposición de fronteras étnicas y locales, en las 
cuales es difícil establecer y conservar fronteras propias 
del Estado-nación. Así pues, las representaciones 
del espacio y las fronteras de las personas suelen no 
coincidir con las fronteras nacionales oficiales, de 
igual forma que los límites administrativos pueden 



Isabel Araya6

Chungara. Revista de Antropología Chilena, Vol. 58 (2026), Antrop. e Hist., e04526

no concordar con las fronteras de las naciones 
(Cuevas 2005).

La frontera, como una herramienta teórica, ha sido 
uno de los conceptos más utilizados en la disciplina 
antropológica, y constituye una manera de estudiar 
los límites culturales entre diversos grupos étnicos 
(Barth 1969; Cohen 1985; Eriksen 1993). Durante 
buena parte de la década de 1990, las investigaciones 
se orientaron al análisis de las identidades tomando 
como metáforas los conceptos de límites y fronteras. 
Pensadas en función de procesos de interioridad y 
pertenencia, las identidades se configuraron en función 
de un “dentro” y “fuera”, o un “nosotros” y “otros” 
(Restrepo 2012). Desde esta perspectiva, el estudio de 
las identidades ahondó en aquellos espacios de contacto 
e interacción, en los límites y las interacciones de las 
zonas de conflicto donde se produce la pertenencia o 
exclusión hacia ciertos grupos sociales. Analizar las 
identidades sería, entonces, ahondar en sus límites y 
fronteras (Grimson 2005).

Para Jenkins (2008), las fronteras se definen 
en función de la interacción entre dos dimensiones: 
identificaciones y categorizaciones. Desde una 
definición interna, las identificaciones son aquellos 
procesos individuales o colectivos en los cuales las 
personas son autoconscientes de su pertenencia a un 
grupo social. En cambio, desde una definición externa, 
las categorizaciones refieren a procesos dirigidos desde 
fuera, en los que una persona o un grupo de personas 
definen a los demás. A partir de esta perspectiva, existe 
una distinción conceptual entre grupo y categoría: 
mientras “los grupos sociales se definen a sí mismos, 
su(s) nombre(s), su(s) naturaleza(s) y sus límites, 
las categorías sociales son identificadas, definidas 
y delimitadas por otros” (Jenkins 2008:58).

Como espacios de articulación e interacción, las 
fronteras son también lugares físicos en los cuales 
se negocian las contradicciones y tensiones de las 
diferencias culturales (Naples 2010). La teoría 
feminista sostiene que las experiencias en espacios 
fronterizos son, en sí, marcos epistemológicos para 
el análisis de interacciones sociales (Naples 2010), 
aportando nuevas perspectivas para pensar las 
fronteras. En este contexto, para Anzaldúa (1987), 
las fronteras son espacios de convergencia de dos 
mundos y, como tales, un tercer país que contiene 
“una cultura de frontera”. Lo transfronterizo, como 
una metáfora para comprender las maneras in 
between [en medio] de habitar las fronteras, transita 
en diferentes sociedades y desafía los esencialismos 
y diferencias identitarias.

Con estos aportes, pensar en y desde la frontera es 
un foco de interés creciente en la antropología y, por 
tanto, los lugares ubicados en los límites nacionales 
son espacios de vasta producción teórica (Das y Poole 
2004; Gupta 1995). En América Latina, teorizar desde 
los márgenes implica un giro conceptual que invita 
a centrar la mirada en las periferias del territorio del 
Estado-nación (Grimson 2000, 2005; Jaquet 2008). 
Las etnografías de fronteras muestran cómo estos 
espacios moldean las experiencias de quienes los 
transitan, cruzan y habitan, al tiempo que construyen 
fronteras simbólicas, inscriben marcas en los cuerpos 
y definen sus posiciones en los territorios que ocupan 
(Mora y Montenegro 2009).

En la región andina del norte de Chile, los estudios 
de fronteras podrían ubicarse en dos grandes líneas. 
La primera se centra en la configuración de fronteras 
nacionales, raciales y étnicas como consecuencia 
de la Guerra del Pacífico, la implementación de las 
políticas de chilenización y sus efectos en las actuales 
configuraciones identitarias de la población local. La 
segunda se enfoca en las negociaciones e interacciones 
que realizan diferentes actores (Stefoni et al. 2022), 
constituyendo una mirada que profundiza y reflexiona 
sobre el carácter permeable y poroso de las fronteras.

En relación con el primer enfoque, investigaciones 
como las de Aguilera (2009), Aguirre y Mondaca (2011), 
Díaz (2006a, 2006b) o Galdames y Díaz (2007) han 
examinado los conflictos surgidos tras la creación de 
la frontera chileno-peruana y la imposición de una 
identidad ariqueño-chilena entre los habitantes locales, 
incluidos afrodescendientes. Por su parte, Mondaca et 
al. (2020) investigan la discriminación étnica, racial 
y nacional fomentada por los discursos nacionalistas 
en el sistema educativo, mientras que Gundermann et 
al. (2019) analizan en profundidad la violencia estatal 
hacia los pueblos indígenas y los conflictos generados 
por la extranjerización de estas comunidades.

Las etnografías de fronteras que se inscriben en 
la segunda línea de análisis han puesto su foco en las 
interacciones, redes, flujos y desplazamientos que 
ocurren en contextos transnacionales y transfronterizos. 
Por ejemplo, los estudios de Guizardi et al. (2023) 
subrayan cómo, para las mujeres aymaras, los cruces 
transfronterizos constituyen una estrategia clave para 
desafiar y subvertir situaciones de discriminación 
y violencia de género. En esta línea, Ryburn 
(2022) explora las negociaciones que las migrantes 
afrodescendientes realizan con diversos actores en 
contextos fronterizos. A través del concepto de navegar 
las fronteras, la autora examina cómo las identidades 



7Raza, frontera y performance en poblaciones afrochilenas: debates para la región andina

Chungara. Revista de Antropología Chilena, Vol. 58 (2026), Antrop. e Hist., e04526

sociales relacionadas con el género, la raza y la clase 
pueden ser reinterpretadas y manipuladas en estos 
espacios transnacionales.

Por su parte, Aedo aborda la idea de la condición 
fronteriza, destacando que las fronteras, entendidas 
como intersticios, generan perspectivas particulares 
que tienen “efectos concretos sobre las formas 
de vida colectivas” (Aedo 2020: 3). En conjunto, 
estas investigaciones enfatizan la relevancia de la 
experiencia fronteriza no solo como un objeto de 
estudio, sino también como un dispositivo teórico-
metodológico. Este enfoque resulta especialmente 
útil para analizar las dinámicas de las personas 
afrodescendientes en contextos transfronterizos, 
proporcionando herramientas para comprender la 
forma en que las fronteras moldean y transforman 
las vidas y estrategias de sus poblaciones.

Como señalé en el apartado anterior, los estudios 
antropológicos sobre las poblaciones afrochilenas han 
experimentado un notable auge en la región desde 
la década del 2000. Sin embargo, considerando el 
carácter fronterizo de esta área, resulta pertinente 
indagar en el desarrollo de investigaciones similares en 
el vecino país. En el caso de Perú, las investigaciones 
sobre identidades racializadas, desigualdades 
sociales, racismo y políticas de inclusión emergen 
en la década de 1970 (Thomas 2009), influenciadas 
por los estudios poscoloniales y los discursos sobre 
negritud y panafricanismos (Noles y Gonzales 2022).

A pesar de su importancia, y al igual que 
ocurre con los estudios afrochilenos, los estudios 
afroperuanos representan un campo de investigación 
relativamente reciente (Arrelucea y Cosamalón 2015). 
Además, como señalan Noles y Gonzales (2022), 
este ámbito ha sido predominantemente abordado 
desde una perspectiva no afroperuana, dejando de 
lado las voces y experiencias de los propios sujetos 
afrodescendientes, lo que limita la posibilidad de 
comprender plenamente las dinámicas y subjetividades 
de las comunidades afroperuanas.

En la región andina, los procesos de racialización 
han sido principalmente analizados a través de 
estudios enfocados en categorías nacionales como 
los “afrochilenos” o “afroperuanos”. Sin embargo, 
considerando el espacio fronterizo que habitan, esto 
plantea preguntas claves: ¿qué ocurre con las personas 
que transitan entre ambas categorías? ¿Qué miradas, 
experiencias y perspectivas se pierden o quedan 
silenciadas cuando se adoptan clasificaciones basadas 
exclusivamente en diferencias nacionales? Nijborg 
(2023) aborda estas interrogantes en una investigación 

pionera centrada en las relaciones transfronterizas de 
la población afrodescendiente a ambos lados de la 
frontera, específicamente en las localidades de Arica 
y Azapa en Chile, y Tacna y Sama en Perú.

Según Nijborg, el proceso de chilenización tuvo un 
impacto significativo en las estrategias matrimoniales 
de esta población. Las políticas de blanqueamiento 
promovieron la noción de “mejorar la raza”, 
incentivando la exogamia entre los afrodescendientes 
y estableciendo vínculos matrimoniales con personas 
no afrodescendientes, preferentemente de piel más 
clara, como estrategia para garantizar una descendencia 
socialmente más aceptada. Estas dinámicas estuvieron 
profundamente marcadas por la discriminación, el 
racismo estructural y las condiciones de pobreza, factores 
que a su vez fomentaron prácticas de relocalización, 
desplazamientos y migraciones frecuentes. Además, 
las familias afrodescendientes de Arica y los valles 
chilenos mantienen vínculos de parentesco directo 
con personas en Perú, evidenciando una continuidad 
transfronteriza que trasciende las divisiones nacionales. 
Estos lazos familiares suelen reactivarse en celebraciones 
religiosas y reuniones familiares, cuando las conexiones 
históricas y sociales entre ambos lados de la frontera 
se hacen más visibles. Este enfoque transfronterizo 
permite comprender las complejas interacciones y 
dinámicas que escapan a los límites impuestos por las 
clasificaciones nacionales, enriqueciendo el panorama 
de los estudios afrodescendientes en la región.

El campo de los estudios afrolatinoamericanos 
continúa en proceso de consolidación y una de las 
formas de enriquecerlo radica en la incorporación 
de nuevas epistemologías y formas de producción 
de conocimiento (Noles y Gonzales 2022). En la 
región andina, las fronteras simbólicas y nacionales 
funcionan como escenarios claves para comprender las 
dinámicas de las poblaciones racializadas, operando 
tanto como límites como puntos de encuentro. Articular, 
por ejemplo, los estudios afrochilenos y afroperuanos 
desde la perspectiva de la frontera permite reflexionar 
sobre los cruces, tensiones e interacciones que ocurren 
en estos espacios. Este enfoque no solo supera las 
limitaciones de las clasificaciones nacionales, sino 
que también facilita una comprensión más amplia 
de los procesos de racialización y sus implicancias 
en contextos transfronterizos.

Performances

El tercer giro presente en los estudios 
antropológicos sobre la frontera corresponde a los 



Isabel Araya8

Chungara. Revista de Antropología Chilena, Vol. 58 (2026), Antrop. e Hist., e04526

estudios de performance. El concepto de performance 
proviene de las artes escénicas y se utiliza para referirse 
al arte de acción. Se trata de una ejecución que implica 
un hacer y una puesta en escena, y que, como acto 
de intervención, tiene la capacidad de interrumpir. 
Entre sus elementos inseparables se encuentran el o 
la performer, la acción y el público, que puede tener 
actitud pasiva -como en una obra teatral- o participar 
activamente, como ocurre en los bailes populares y 
las fiestas religiosas (Padín 2005).

Desde el estudio de los sistemas simbólicos, 
Turner (1987, 2002) plantea que las performances 
manifiestan las clasificaciones, contradicciones y 
tensiones culturales propias de cada sociedad. Con un 
carácter antiestructura, las performances constituyen 
espacios liminales entre estados y fases, y, por tanto, 
son capaces de subvertir jerarquías de poder.

Por su parte, Taylor (2003) utiliza el término 
“performance” para referirse a las prácticas corporales 
y dramas sociales, ya que los conflictos, las prácticas 
y las tensiones pueden ser encarnadas y corporizadas. 
En este sentido, las prácticas performáticas se 
constituyen como elementos claves para la reflexión 
y la teorización, y, por ende, como una epistemología 
(Taylor 2003)8.

Las performances, entendidas como prácticas 
corporales, pueden concebirse como un lenguaje en 
acción en el cual los cuerpos funcionan como soportes 
artísticos que transmiten mensajes, incitan reflexiones 
y transforman estados, afectos e ideas (Padín 2005). 
En sus trabajos, Katherine Dunham desarrolla lo 
que denominó “antropo-performance”, indagando 
en experiencias humanas y justicia social a través 
de la danza y la música. Pionera en el cruce entre 
la antropología y las disciplinas creativas, Dunham 
profundiza en la performance como una forma de 
interpelar discursos de racismo y colonialismo, y crea 
la denominada “técnica Dunham”: una pedagogía de 
la descolonización cuyos objetivos fueron “cultivar la 
autoestima positiva, la comprensión intercultural, la 
armonía comunitaria y vincular a la población negra 
y a otras personas con una dignidad africana y una 
educación espiritualmente enriquecedora” (Cruz 
2012:159. Traducción propia).

Los aportes sobre este tema permiten comprender 
las performances como una presencia política (Taylor 
2017), un modo mediante el cual las poblaciones 
racializadas interpelan a través de sus prácticas 
corporales. En este sentido, las performances no solo 
constituyen expresiones artísticas, sino que adquieren 
un poder transformador capaz de desafiar y generar 

influencia en otras personas, produciendo efectos 
tangibles y estableciendo relaciones de causalidad 
con sus destinatarios. La potencia de estas prácticas 
radica en su capacidad para crear un impacto directo 
en el contexto social y cultural en el que se desarrollan. 
Un aspecto clave en su análisis es la intencionalidad 
de las performances, así como la red de relaciones 
sociales, políticas y culturales en las que se inscriben, 
lo que les otorga un valor crítico y estratégico como 
herramientas de resistencia, visibilización y afirmación 
identitaria (Gell 2016 [1998]).

Los estudios de la performance no se restringen 
ni se limitan a un campo disciplinar específico 
(Taylor 2003) y su vinculación con los estudios 
sobre racialidades puede ofrecer importantes 
interrogantes antropológicas. En esta línea, como 
prácticas contenedoras y constitutivas de procesos 
identitarios, las danzas y músicas permiten indagar 
en las relaciones raciales y las configuraciones de 
poder (Ferreira 2008; Gilroy 1993; Quintero 2005; 
Wade 2000). Se trata de expresiones colectivas 
fundamentales para las configuraciones identitarias 
que, además, ofrecen la oportunidad de contrarrestar 
-o al menos neutralizar en ciertos contextos- la carga 
negativa asociada a la categorización racializada en la 
sociedad (Ferreira 2008). A su vez, particularmente 
para los pueblos afrodescendientes, la música y la 
danza representan “una larga tradición de expresarse” 
(Ferreira 2008:228) e identificarse más allá de las 
fronteras nacionales.

En la frontera andina, desde la década de 1980, 
los estudios sobre danzas y músicas se han centrado 
en las festividades religiosas de la población indígena 
(Gavilán y Carrasco 2009; Van Kessel 1984). Los 
estudios de la última década, han incorporado 
una mirada sobre las performances del Carnaval 
Andino “Inti Ch’amampi. Con la fuerza del sol”. Al 
respecto, Chamorro (2013, 2020, 2023) analiza los 
bailes de las poblaciones aymara y sostiene que, a 
través de sus performances, las prácticas corporales 
constituyen experiencias que relevan y cuestionan 
las ciudadanías e identidades excluidas. Tras los 
procesos migratorios del ámbito rural al urbano, 
las festividades, ceremonias, danzas y músicas 
indígenas en espacios urbanos surgen como formas de 
reactualizar los vínculos étnicos. Al poner en cuestión 
las categorías hegemónicas de nación, las danzas 
ejecutadas en el contexto del carnaval se presentan 
como estrategias políticas que posicionan “memorias 
y saberes corporizados” (Chamorro 2023:1). En esta 
misma línea, el estudio de Choque-Cáseres (2019) 



9Raza, frontera y performance en poblaciones afrochilenas: debates para la región andina

Chungara. Revista de Antropología Chilena, Vol. 58 (2026), Antrop. e Hist., e04526

muestra cómo el propio Carnaval Andino es capaz 
de tensionar las fronteras de un territorio que, a nivel 
geopolítico, se encuentra dividido nacionalmente. No 
obstante, la incorporación de este evento al plan de 
desarrollo turístico provoca la emergencia de discursos 
atemporales, homogeneizadores y despolitizados. 
En este marco, la propaganda turística destaca las 
músicas y bailes indígenas y afrodescendientes como 
performances circunscritas a un territorio nacional, 
omitiendo los intercambios, movimientos y vínculos 
transnacionales que surgen de su práctica.

Particularmente para los pueblos afrodescendientes, 
las sonoridades y bailes han servido tanto para expresar 
demandas como para sensibilizar a la población 
respecto de su presencia y sus culturas. A nivel 
latinoamericano, diversos estudios han investigado 
prácticas performáticas afrodescendientes tales como 
la Capoeira en Brasil (Rego 1968), el Candombe en 
Uruguay (Ferreira 1997), la Cumbia en Colombia 
(D’Amico 2002) y la Saya en Bolivia (Hinofuentes 
2006). En el caso de Chile, las investigaciones sobre 
performances de la población afrodescendiente han 
proliferado durante la última década.

En particular, los estudios de León (2017, 2020, 
2021), Carrasco (2020) y Domingo (2021) profundizan 
en el Tumbe, un ritmo que los y las afrochilenas 
percuten y bailan a partir de su proclamación como 
parte de la diáspora africana en los años dos mil. 
Según León (2017, 2020), este ritmo constituye un 
fenómeno de renacimiento cultural, ya que, a partir de 
los relatos de las personas mayores, los y las jóvenes 
del movimiento recrean bailes antiguos en el marco de 
la actual lucha por visibilización. En dichas memorias 
se destacaba la existencia de un baile festivo entre 
personas negras, propio de los meses de carnaval, que 
era practicado en círculo, acompañado de guitarras, 
coplas y palmas. A modo de juego, en él se gritaba 
“tumbe” o “tumba carnaval” para tumbar o botar a 
la pareja con un golpe de cadera. A pesar de que este 
baile ya no era practicado, a partir de la conformación 
del movimiento político se inició un rescate sonoro 
y corporal orientado a favorecer la visibilización de 
la población negra (Carrasco 2020). Según Domingo 
(2021), el Tumbe propicia una articulación entre la 
memoria, lo político y lo performático.

Asimismo, los trabajos de Araya (2022) y Ríos 
(2021) aportan una valiosa perspectiva de género a 
los estudios sobre performance, centrándose en el rol 
protagónico de las mujeres afrodescendientes en la 
creación, preservación y difusión del ritmo Tumbe. 
Las autoras destacan cómo estas prácticas artísticas 

no solo constituyen un espacio de expresión cultural, 
sino también un medio para desafiar las narrativas 
oficiales que históricamente han blanqueado y 
silenciado la presencia afrodescendiente en la sociedad 
chilena. En esta línea, el Tumbe se configura como 
una performance que, al tensionar dichas narrativas, 
visibiliza las demandas de reconocimiento y justicia 
de las comunidades afrodescendientes.

Sin embargo, su impacto trasciende la denuncia 
étnico-racial, ya que, como herramienta artístico-
política, también se erige en un espacio de resistencia 
frente a las desigualdades de género. De esta manera, se 
evidencia la forma en que las mujeres afrodescendientes 
enfrentan y confrontan tanto el racismo estructural 
como las dinámicas patriarcales que atraviesan sus 
vidas. Según estos estudios, el Tumbe no solo permite 
revalorizar la agencia cultural afrodescendiente, sino 
también consolidar el papel de las mujeres en la lucha 
por una sociedad más inclusiva y equitativa.

Por su parte, el trabajo de Daponte (2019) explora 
las contribuciones afrodescendientes a la musicalidad 
y a la construcción de identidades en la frontera norte. 
El autor analiza el concepto de campo semántico 
sonoro asociado a la población afrodescendiente en 
los periodos colonial, republicano y contemporáneo, 
y argumenta que ciertas performances vinculadas a lo 
afrochileno, configuradas desde la época colonial, son 
también compartidas por Perú y Bolivia. Esto sugiere 
la existencia de un horizonte cultural y simbólico más 
amplio, que trasciende las fronteras nacionales. Esta 
última observación resulta especialmente significativa, 
ya que aporta una perspectiva transnacional para 
comprender las prácticas performáticas en la frontera 
norte de Chile y la región andina. En este sentido, 
las danzas afrodescendientes, entendidas como 
expresiones que condensan procesos históricos, 
sociales y culturales compartidos, se constituyen 
en un ejemplo paradigmático de la interacción y 
el entrelazamiento de tradiciones que atraviesan y 
conectan a las comunidades afrodescendientes en 
el ámbito andino.

Consideraciones Finales

A través de este artículo realicé una revisión de 
los estudios antropológicos en la región andina que 
abordan las dimensiones de lo racial, las fronteras 
y la performance. En términos generales, el texto 
se propone como una invitación a reflexionar sobre 
cómo las performances -particularmente las danzas 
y las músicas- ofrecen un marco interpretativo para 



Isabel Araya10

Chungara. Revista de Antropología Chilena, Vol. 58 (2026), Antrop. e Hist., e04526

profundizar en los procesos de racialización, así 
como en las fronteras étnico-raciales y nacionales 
que atraviesan a las comunidades afrodescendientes 
que habitan la frontera norte de Chile.

La propuesta se sustenta en marcos analíticos 
relacionados con las construcciones raciales, las 
fronteras y la performance, estableciendo un diálogo 
entre estos tres campos a partir del caso etnográfico 
de los y las afrodescendientes en la región andina. 
De esta intersección surge una pregunta central: 
¿cómo pueden expandirse teóricamente estos tres 
enfoques al ponerse en diálogo? Sostengo que 
los estudios performáticos sobre raza, nación y 
género pueden enriquecer sus aportes teóricos al 
articularse con los estudios fronterizos. Desde una 
mirada interseccional, el cruce de estas dimensiones 
adquiere particular densidad en los contextos de 
frontera. Asimismo, los estudios sobre fronteras 
pueden beneficiarse de los enfoques performativos, 
que permiten analizar -a partir de las corporalidades- 
experiencias de inclusión y exclusión, así como 
las estrategias de acción que tensionan dichas 
dinámicas. En este sentido, esta propuesta busca 
contribuir en tres niveles.

En primer lugar, los estudios antropológicos 
enfocados en los procesos de racialización en Chile 
son relativamente recientes. Históricamente, el interés 
académico se ha orientado principalmente hacia la 
clase social como clivaje analítico predominante. 
Por ello, resulta significativo aportar al campo de 
los estudios sobre racialización a partir del caso de 
las poblaciones afrodescendientes en la frontera 
andina, un espacio tradicionalmente asociado a los 
grupos indígenas y a los debates en torno a lo étnico.

En segundo lugar, las investigaciones sobre 
afrodescendientes en Chile se han concentrado 
en dos ámbitos: las experiencias de migrantes 
contemporáneos en la capital y la población 
afrochilena en el norte. Sin embargo, esta delimitación 
tiende a circunscribir el análisis al marco nacional, 
reproduciendo un nacionalismo metodológico 
que dificulta la comprensión de fenómenos 
transfronterizos y transnacionales. En particular, 

para el caso de las poblaciones en Arica, a pesar 
de la centralidad del contexto fronterizo, existen 
escasas investigaciones que abordan dinámicas 
que trasciendan los límites del Estado-nación. Así, 
esta propuesta busca contribuir al debate sobre las 
construcciones raciales y nacionales desde una 
perspectiva de los estudios fronterizos, ampliando 
el horizonte analítico hacia procesos más complejos 
y multiescalares.

En tercer lugar, el análisis de las performances 
ofrece una vía innovadora para reflexionar y teorizar 
sobre las construcciones de lo racial y lo nacional. 
Este enfoque permite abordar dichas dinámicas 
desde lo sensorial y experiencial, incorporando las 
corporalidades, las emociones y los sentidos como 
herramientas analíticas claves para el desarrollo de 
nuevos marcos interpretativos. Tal aproximación no 
solo enriquece el conocimiento sobre los fenómenos 
estudiados, sino que también amplía las posibilidades 
empíricas y teóricas de la etnografía, facilitando una 
comprensión más profunda de las formas históricas 
y contemporáneas de violencia racial y de las 
configuraciones de desigualdades sociales.

Finalmente, futuras líneas de investigación podrían 
adoptar una mirada interseccional que ponga en diálogo 
estos tres campos de estudios, reformulando preguntas 
y ampliando las perspectivas sobre las experiencias de 
las poblaciones afrodescendientes en dichos territorios. 
Este enfoque permitiría un análisis más profundo 
de cómo se construyen, negocian y transforman las 
identidades de personas racializadas en contextos 
fronterizos, contribuyendo al enriquecimiento de los 
estudios afrolatinoamericanos.

Agradecimientos: Agradezco a las y los 
evaluadores anónimos, quienes realizaron valiosos 
comentarios que enriquecieron el análisis del 
manuscrito. Financiamiento: Agradezco a la Agencia 
Nacional de Investigación y Desarrollo de Chile 
(ANID), que financia esta investigación a través de 
la Beca de Doctorado Nacional, y al Programa de 
Doctorado en Antropología de la Pontificia Universidad 
Católica de Chile.

Referencias Citadas

Aedo, Á. 2020. Vidas en los bordes: una etnografía de la condición 
fronteriza. Disparidades. Revista de Antropología 75 (1):1-16.

Aguilera, R. 2009. Resistencia y ciudadanía en la chilenización 
de los valles tarapaqueños 1990-1930. Diálogo Andino 
34:77-100.

Aguirre, C. y C. Mondaca 2011. Estado nacional y comunidad 
andina. Disciplinamiento y articulación social en Arica, 1880-
1929. Historia (Santiago) 44 (1):5-50.

Ahmed, S. 2004. The Cultural Politics of Emotion. Edinburgh 
University Press, Edinburgh.



11Raza, frontera y performance en poblaciones afrochilenas: debates para la región andina

Chungara. Revista de Antropología Chilena, Vol. 58 (2026), Antrop. e Hist., e04526

Alarcón, J., I. Araya y N. Chávez 2017. Identidad Negra en 
Tiempos de Chilenización. Memorias de Abuelos y Abuelas 
Afrodescendientes de Arica y el Valle de Azapa. Ministerio de 
las Culturas, las Artes y el Patrimonio, Santiago.

Amigo, R. 2023. Branquidades chilenas: elementos para un 
debate. Tabula Rasa 45:91-115.

Anzaldúa, G. 1987. Borderlands-La frontera. Aunt Lute Books, 
San Francisco.

Araya, I. 2022. Tumbar al patriarcado. Etnografía con agrupaciones 
femeninas de Tumbe Carnaval en Arica. Boletín del Museo 
Chileno de Arte Precolombino 27 (2):149-164.

Araya, I. 2023a. Afrodescendencia y territorio. Identidades 
afro-rurales en el Valle de Azapa, Chile. Apuntes 50 (94):67-96.

Araya, I. 2023b. Bailar en la frontera. Itinerarios corporales de 
mujeres aymara-bolivianas y afro-colombianas en Arica (Chile). 
Disparidades. Revista de Antropología 78 (2):1-16.

Araya, I. 2025. Desde el cuerpo: desafíos y alcances metodológicos 
de una etnografía feminista con mujeres migrantes. Estudios 
Atacameños. Arqueología y Antropología Surandinas 71:1-22.

Araya, I. y Y. Ríos 2024. Rizoma interseccional. Una mirada 
hacia el género en los estudios afrodescendientes en Chile. 
Revista de Humanidades 49: 223-249.

Ardito, L. 2021. ¿Feminismos “amefricanos”?: Trayectorias 
políticas e intelectuales de Lélia Gonzalez y Alicia Camacho 
durante la década de 1980. Meridional. Revista Chilena de 
Estudios Latinoamericanos 16:180-212.

Arre, M. y P. Barrenechea 2017. De la negación a la diversificación: 
los intra y extramuros de los estudios afrochilenos. Tabula 
Rasa 27:129-160.

Arrelucea, M. y J. Cosamalón 2015. La Presencia Afrodescendiente 
en el Perú. Siglos XVI-XX. Ministerio de Cultura, Lima.

Artal, N. 2012. A(f)rica: relatos y memorias afrodescendientes 
en Arica tras la chilenización y el conflicto entre Perú y Chile 
(1883-1929). Aletheia 2 (4):1-16.

Barth, F. 1969. Ethnic Groups and Boundaries: The Social 
Organization of Culture Difference. Little, Brown and Company, 
Boston.

Beckman, E. 2009. La creolización de la razón imperial: El 
racismo de Estado chileno en la Guerra del Pacífico. Revista de 
Estudios Culturales Latinoamericanos 18 (1):73-90.

Berger, P. y T. Luckmann 1966. The Social Construction of 
Reality: A Treatise in the Sociology of Knowledge. Anchor 
Books, New York.

Butler, J. 2007. El Género en Disputa: El Feminismo y la 
Subversión de la Identidad. Paidós, Barcelona.

Campos, L. 2017. Los negros no cuentan. Acerca de las demandas 
de reconocimiento de los afrodescendientes en Chile y la 
exclusión pigmentocrática. Antropologías del Sur 4 (8):15-31.

Carrasco, I. 2020. “De Azapa Vengo Bajando”. Una Antropología 
Musical del Tumbe Carnaval Afroariqueño: Conformación, 
Desarrollo y Prácticas de la Colectividad Tumbera. Tesis para 
optar al grado de Licenciado en Antropología, Departamento de 
Antropología, Universidad de Tarapacá, Arica.

Castro-Gómez, S. 2011. Ciencias sociales, violencia epistémica 
y el problema de la invención del otro. En La Colonialidad 
del Saber, Eurocentrismo y Ciencias Sociales. Perspectivas 
Latinoamericanas, editado por E. Lander, pp. 145-151. CLACSO, 
Buenos Aires.

Chamorro, A. 2013. Carnaval Andino en la ciudad de Arica: 
Performance en la frontera norte chilena. Estudios atacameños. 
Arqueología y Antropología Surandinas 45:41-54.

Chamorro, A. 2020. El llamado de la lluvia: La tarqueada en 
Arica como experiencia y performance sonora. Boletín del Museo 
Chileno de Arte Precolombino 25 (2):83-95.

Chamorro, A. 2023. Performance y ciudadanía: El danzar andino 
como acto de reconocimiento. Estudios atacameños. Arqueología 
y Antropología Surandinas 68:1-24.

Chávez, N. 2021a. Intelectualidad, raza y género: mujeres en 
afrorresistencia del valle de Azapa y Arica, Chile. Meridional 
16:213-237.

Chávez, N. 2021b. ¿Existe un matriarcado afrodescendiente 
en Chile? Un estudio etnográfico con mujeres afrochilenas del 
valle de Azapa. Revista Punto Género 16:119-144.

Choque-Cáseres, D. 2019. ¿Indígenas transnacionales o nacionales? 
Tensiones entre el Carnaval Andino de Arica y el desarrollo 
turístico en la frontera. Antropologías del Sur 6 (12):241-260.

Clifford, J. y G. Marcus (eds.) 1986. Writing Culture: The 
Poetics and Politics of Ethnography. University of California 
Press, Berkeley.

Cohen, A. 1985. The Symbolic Construction of Community. 
Routledge, London.

Cortés, C. 2023. Desde las ancestras a la actualidad: resistencias 
y articulaciones de las mujeres afrodescendientes de Arica-Chile. 
Actas de las VII Jornadas GEALA, pp. XX. Editorial del Centro 
Cultural de la Cooperación Floreal Gorini, Buenos Aires.

Cruz, O. 2012. Katherine Dunham: Decolonizing anthropology 
through African American dance pedagogy. Transforming 
Anthropology 20 (2):159-168.

Csordas, T. 1993. Somatic modes of attention. Cultural 
Anthropology 8 (2):135-156.

Cuevas, M. 2005. Fronteras y representaciones fronterizas: 
aproximaciones comparativas entre Estados Unidos y América 
Latina. Estudios Fronterizos 6 (11):9-38.

D’Amico, L. 2002. Cumbia: La Musica Afrocolombiana (Col. 
CD book). Nota, Udine.

Daponte, F. 2019. Aunque no Suena tan Negro, es Música de 
Negros. Presencia y Aporte de los Esclavos Africanos a la Música 
Tradicional del Norte Grande de Chile. Tesis para optar al título 
de Doctor en Musicología, Universidad de Valladolid, España.

Das, V. y D. Poole (eds.) 2004. Anthropology in the Margins 
of the State. SAR Press, Santa Fe.

De la Fuente, A. y G. Reid 2018. Los estudios afrolatinoamericanos, 
un nuevo campo. En Estudios Afrolatinoamericanos: Una 
Introducción, editado por A. de la Fuente y G. R. Andrews, pp. 
11-40. CLACSO, Buenos Aires.



Isabel Araya12

Chungara. Revista de Antropología Chilena, Vol. 58 (2026), Antrop. e Hist., e04526

De la Maza, F. y L. Campos 2020. The irruption of Afro-
descendants in diversity politics: the case of Arica in northern 
Chile. Identities 28 (4):436-453.

Descola, P. 2012. Más Allá de Naturaleza y Cultura. Amorrortu 
Editores, Buenos Aires.

Díaz, A. 2006a. Chilenización y Comunidad Andina. Escuela, 
Reclutamiento Militar y Articulaciones en Putre 1883-1929. Tesis 
para optar al grado de Magíster en Antropología, Universidad 
Católica del Norte, San Pedro de Atacama.

Díaz, A. 2006b. Aymaras, peruanos y chilenos en los andes 
ariqueños: resistencia y conflicto frente a la chilenización del 
norte de Chile. AIBR: Revista de Antropología Iberoamericana 
1 (2):296-310.

Domingo, D. 2021. Resonando en el mapa de la diáspora africana. 
Performance del tumbe carnaval afroariqueño: lo afectivo en la 
movilización social. Boletín Americanista 83:123-146.

Duconge, G. y M. Guizardi 2014. Afroariqueños: configuraciones 
de un proceso histórico de presencia. Estudios Atacameños 
49:129-151.

Eriksen, T. 1993. Ethnicity and Nationalism: Anthropological 
Perspectives. Pluto Press, London.

Espinosa, M. 2015. Afrochilenos en Arica: Identidad, organización 
y territorio. Antropologías del Sur 2 (3):175-190.

Espinosa, Y. 2014. Una crítica descolonial a la epistemología 
feminista crítica. El Cotidiano 184:7-12.

Ferreira, L. 1997. Los Tambores del Candombe. Colihue Sepé, 
Buenos Aires.

Ferreira, L. 2008. Música, artes performáticas y el campo 
de las relaciones raciales. Área de estudios de la presencia 
africana en América Latina. En Los Estudios Afroamericanos y 
Africanos en América Latina: Herencia, Presencia y Visiones 
del Otro, editado por G. Lechini, pp. 225-250. CLACSO, 
Buenos Aires.

Galdames, L. y A. Díaz 2007. La construcción de la identidad 
ariqueño-chilena durante las primeras décadas del siglo XX. 
Diálogo Andino 29:19-28.

Gavilán, V. y A. Carrasco 2009. Festividades andinas y religiosidad 
en el norte chileno. Chungara. Revista de Antropología Chilena 
41 (1):101-112.

Geertz, C. 1973. The Interpretation of Cultures. Basic Books, 
New York.

Gell, A. 2016 [1998]. Arte y Agencia. Una Teoría Antropológica. 
SB, Buenos Aires.

Gilroy, P. 1993. The Black Atlantic: Modernity and Double 
Consciousness. Harvard University Press, Cambrigde.

Gonzalez, L. 2020. Por um Feminismo Afro-latino-americano. 
Editorial Zahar, Brasil.

Grimson, A. 2000. Pensar las fronteras desde las fronteras. 
Nueva Sociedad 170:162-167.

Grimson, A. 2005. Fronteras, estados e identificaciones en 
el Cono Sur. En Cultura, Política y Sociedad. Perspectivas 
Latinoamericanas, editado por D. Mato, pp. 89-102. CLACSO, 
Buenos Aires.

Guizardi, M., E. Nazal y L. Magalhães 2023. Género y parentesco 
aymara. Movilidades femeninas bolivianas y horizontes políticos. 
Mana 29:1-31.

Gundermann, H., J. Vergara y H. González 2019. Relatos de 
violencia y muerte indígena en la frontera andina del norte de 
Chile (siglo XX). Diálogo Andino 60:97-113.

Gupta, A. 1995. Blurred boundaries: the discourse of corruption, 
the culture of politics, and the imagined state. American 
Ethnologist 22 (2):375-402.

Hinofuentes, M. 2006. El movimiento cultural saya afroboliviana. 
En Movimiento Indígena en América Latina: Resistencia y 
Proyecto Alternativo, editado por R. Gutiérrez y F. Escárzaga, 
vol. 2, pp. 92-97. Centro de Estudios Andinos y Mesoamericanos, 
Coyoacán.

Instituto Nacional de Estadísticas [INE-Chile] 2014. Primera 
encuesta de caracterización de la población afrodescendiente 
de la región de Arica y Parinacota. INE, Santiago.

Instituto Nacional de Estadísticas [INE-Chile] 2025. Resultados 
de la población afrodescendiente. Censo 2024. INE, Santiago.

Jaquet, H. 2008. Más allá de la frontera, las fronteras: una 
aproximación socioespacial a las situaciones fronterizas de 
Misiones, Argentina. En Ciudades en la Frontera. Aproximaciones 
Críticas a los Complejos Urbanos Transfronterizos, editado por 
H. Dilla, pp. 33-66. Manatí, Santo Domingo.

Jenkins, R. 2008. Rethinking Ethnicity. University of Sheffield, 
Sheffield.

León, M. 2017. Los Nietos de los Abuelos Negros... A (re) Creación 
da Primeira Comparsa de Tumba Carnaval. Performance, 
Experiencia e Memoria Afrodescendente en Arica (Chile). Tesis 
para optar al grado de Maestría en Antropología, Universidad 
Federal Fluminense, Río de Janeiro.

León, M. 2020. ...Movimientos en el ‘movimiento’. Reflexividad 
y performance de una presencia afrodescendiente en Arica (Chile). 
Boletín del Museo Chileno de Arte Precolombino 25 (2):67-82.

León, M. 2021. Danzar, Mover Nuestra Historia. Ocho Libros, 
Santiago.

Lugones, M. 2008. La colonialidad del género. Tabula Rasa 
9:73-101.

Mardones, A. 2020. Who is Afro-Chilean? Authenticity struggles 
and boundary making in Chile’s northern borderland. Ethnic 
and Racial Studies 44 (14):2679-2701.

McEvoy, C. 2011. Guerreros y civilizadores. Política Sociedad 
y Cultura en Chile durante la Guerra del Pacífico. Ediciones 
UDP, Santiago.

Mignolo, W. 2011. La colonialidad a lo largo y a lo ancho: el 
hemisferio occidental en el horizonte colonial de la modernidad. 
En La Colonialidad del Saber, Eurocentrismo y Ciencias Sociales. 
Perspectivas Latinoamericanas, editado por E. Lander, pp. 73-
105. CLACSO, Buenos Aires.

Mondaca, C., P. Zapata y W. Muñoz 2020. Historia, nacionalismo 
y discriminación en las escuelas de la frontera norte de Chile. 
Diálogo Andino 63:261-270.

Mora, B. y M. Montenegro 2009. Fronteras internas, cuerpos 
marcados y experiencia de fuera de lugar: las migraciones 



13Raza, frontera y performance en poblaciones afrochilenas: debates para la región andina

Chungara. Revista de Antropología Chilena, Vol. 58 (2026), Antrop. e Hist., e04526

internacionales bajo las actuales lógicas de explotación y exclusión 
del capitalismo global. Athenea digital 15:1-19.

Moreno Figueroa, M. 2010. Distributed intensities: Whiteness, 
mestizaje and the logics of Mexican racism. Ethnicities 10 
(3):387-401.

Moreno Figueroa, M. y P. Wade 2024. Introduction: the turn 
to racism and anti-racism in Latin America. Ethnic and Racial 
Studies 47:2311-2325.

Naples, N.A. 2010. Borderlands studies and border theory: 
Linking activism and scholarship for social justice. Sociology 
Compass 4 (7):505-518.

Nijborg, S. 2023. La Chilenización y su Impacto en las Estrategias 
Matrimoniales de los Afrodescendientes del Valle de Azapa. Un 
Acercamiento a las Relaciones de Parentesco en un Contexto de 
Dominación Cultural. Tesis para optar al grado de Licenciada 
en Antropología, Departamento de Antropología, Universidad 
Academia de Humanismo Cristiano, Santiago.

Noles, M. y S. Gonzales 2022. A historical, socio-political, 
and discourse approach to the emerging field of Afroperuvian 
Studies. En Handbook of Afro-Latin American Studies, editado 
por B. Reiter y J. Antón, pp. 374-384. Routledge, New York.

Padín, C. 2005. La performance desde la perspectiva 
latinoamericana. (3 noviembre). https://icaa.mfah.
org/s/es/item/1240733#?c=&m=&s=&cv=&xywh=-
1334%2C280%2C4367%2C2444 (18 mayo 2024).

Parra, C., I. Araya, L. Salazar, P. Mardones,  R. Amigo y Y. 
Ríos 2022. Mujeres Afrodescendientes en Chile. CLACSO, 
Buenos Aires.

Parra, C., I. Araya, L. Salazar, P. Mardones, R. Amigo y Y. Ríos 
2023. Entre el reconocimiento limitado, el racismo de Estado 
y las violencias género-racializadas: redes y movilizaciones 
feministas afrodescendientes en Arica y en Santiago de Chile. 
En Estado, Democracia y Movimientos Sociales en América 
Latina y el Caribe, editado por CLACSO, pp. 291-358. CLACSO, 
Buenos Aires.

Quijano, A. 1995. Raza, etnia y nación en Mariátegui: cuestiones 
abiertas. Estudios Latinoamericanos 2 (3):3-19.

Quijano, A. 2011. Colonialidad del poder, eurocentrismo y 
América Latina. En La colonialidad del saber, eurocentrismo 
y ciencias sociales. Perspectivas Latinoamericanas, editado por 
E. Lander, pp. 219-264. CLACSO, Buenos Aires.

Quintero, Á. 2005. El debate sociedad-comunidad en la sonoridad. 
El desafío de las músicas ‘mulatas’ a la modernidad eurocéntrica 
convencional. En Cultura, Política y Poder, editado por CLACSO, 
pp. 211-225. CLACSO, Buenos Aires.

Rego, W. 1968. Capoeira Angola: Ensaio Sócio-etnográfico. 
Itapuã, Salvador.

Restrepo, E. 2012. Intervenciones en Teoría Cultural. Editorial 
Universidad del Cauca, Popayán.

Restrepo, E. 2019. Giro hacia la raza y el racismo: apuntes desde 
la antropología en Colombia. En Hacer Ciencias Sociales desde 
América Latina: Desafíos y Experiencias de Investigación, 
editado por R.L. Igreja, O. Hoffmann y S.R. Pinto, pp. 195-208. 
FLACSO, Brasilia.

Ríos, Y. 2021. Mujeres Afrodescendientes en Arica entre los 
Años 2010-2019: Tambor, Palabra y Resistencia. Tesis para 
optar al grado de Licenciado en Antropología, Departamento 
de Antropología, Universidad de Tarapacá, Arica.

Rivera, C. 2020. Mujeres Afrodescendientes en Arica: 
Resistencia y Participación Política para el Reconocimiento de 
la Identidad Negra en Chile (2000-2020). Tesis para optar al al 
grado de Maestra en Género, Sociedad y Políticas. Programa 
Regional de Formación en Género y Políticas Públicas, Facultad 
Latinoamericana de Ciencias Sociales, FLACSO, Buenos Aires.

Ryburn, M. 2022. “I don’t want you in my country”: Migrants 
navigating borderland violences between Colombia and Chile. 
Annals of the American Association of Geographers 112 
(5):1424-1440.

Segato, R. 2007. La Nación y sus Otros: Raza, Etnicidad y 
Diversidad Religiosa en Tiempos de Políticas de la Identidad. 
Prometeo Libros Editorial, Buenos Aires.

Segato, R. 2020. Las Estructurales Elementales de la Violencia. 
Ensayos sobre Género entre la Antropología, el Psicoanálisis y 
los Derechos Humanos. LOM Ediciones, Santiago.

Spalová, B. y J. Grygar 2006. Anthropology at Borders: Power, 
Culture, Memories. Charles University, MKC Prague, Prague.

Stefoni, C., E. Nazal y M. Guizardi 2022. La frontera chileno-
peruana: Estados, localidades y políticas migratorias (1883-2019). 
Universum 37 (1):135-158.

Taylor, D. 2003. The Archive and the Repertoire: Performing 
Cultural Memory in the Americas. Duke University Press, 
New York.

Taylor, D. 2017. ¡Presente! La política de la presencia. 
Investigación Teatral 8 (12):11-34.

Thomas, J. 2009. Teorizando los movimientos sociales afrolatinos: 
el caso peruano. Trabajo presentado en el Taller de Política 
Comparada. Universidad de Chicago. Chicago.

Tijoux, M. y M. Córdova 2015. Racismo en Chile: colonialismo, 
nacionalismo, capitalismo. Polis. Revista Latinoamericana 42:1-7.

Turner, V. 1987. The Anthropology of Performance. PAJ 
Publications, Nueva York.

Turner, V. 2002. La antropología del performance. En Antropología 
del Ritual, compilado por I. Geist, pp. 103-144. Instituto Nacional 
de Antropología e Historia, México DF.

Ugarte, S. 2022. Skilling race: Affective labor and “white” 
pedagogies in the Chilean service economy. American 
Anthropologist 124 (3):536-547.

Ugarte, S. 2023. Racialized positionalities: Ethnographic 
responsibility and the anthropology of racism and white supremacy. 
En Anthropology and Responsibility, editado por M. Demian, 
M. Fumanti y C. Lynteris, pp. 128-146. Routledge, Londres.

Van Kessel, J. 1984. Los bailes religiosos del Norte Chileno como 
herencia cultural andina. Chungara. Revista de Antropología 
Chilena 12:125-134.

Viveiros de Castro, E. 2010. Metafísicas Caníbales: Líneas de 
Antropología Posestructural. Amorrortu Editores, Buenos Aires.



Isabel Araya14

Chungara. Revista de Antropología Chilena, Vol. 58 (2026), Antrop. e Hist., e04526

Wade, P. 2000. Raza y Etnicidad en Latinoamérica. Editorial 
Abya Yala, Quito.

Wade, P. 2018. Interacciones, relaciones y comparaciones 
afroindígenas. En Estudios Afrolatinoamericanos: Una 

introducción, editado por A. de la Fuente y G.R. Andrews, pp. 
117-159. CLACSO, Buenos Aires.

Walsh, C. 2010. Raza, mestizaje y poder: horizontes coloniales 
pasados y presentes. Crítica y Emancipación 3:95-124.

Notas

1	 Mi posición y reflexividad como investigadora en los 
estudios sobre performances afrodescendientes en contextos 
fronterizos ha sido abordada en otras investigaciones previas 
(Araya 2023b, 2025).

2	 La ciudad de Arica pertenece a la Región de Arica y 
Parinacota. A su vez, la Región de Arica y Parinacota es 
parte de la Triple Frontera Andina, conformada por los 
territorios limítrofes de Chile, Perú y Bolivia.

3	 Su origen se vincula con los estudios lingüísticos que 
reflexionan sobre el modo en que el lenguaje construye 
la comprensión del mundo. Estos planteamientos fueron 
posteriormente incorporados a las humanidades y las ciencias 
sociales, influyendo particularmente en la antropología 
(Berger y Luckman 1966).

4	 En este artículo utilizo los conceptos de “raza”, “procesos 
raciales” y “racismos”. En primer lugar, el concepto de 
“raza” se usa para referirse a categorías racializadas, es 
decir, aquellos signos asociados al color de piel que no 
son cualidades inherentes a las personas, sino valores 
sociológicos que las significan (Segato 2007). En este 
sentido, la “raza” sería un marcador social que clasifica y 
jerarquiza a las personas dentro de una estructura de poder. 
Los “procesos raciales”, en tanto, refieren a construcciones 
sociales derivadas de la categoría “raza” y a aquellos 
aspectos sociales, culturales, económicos y políticos que 
caracterizan su emergencia. De esta manera, los “procesos 
raciales” no se centran en una categoría, sino en las dinámicas 
sociales que las construyen relacionalmente y configuran 
relaciones de desigualdad. En tercer lugar, la noción de 
“racismos” se entiende como aquellas violencias morales 
que “operan como expresión cotidiana” y que vinculan 
atributos negativos o positivos a las personas en función 
del color de piel (Segato 2020). Así, el enfoque está en 
las violencias y desigualdades concretas derivadas de la 
racialización.

5	 Según Wade (2018), la antropología ha tendido a construir 
categorías diferenciadas para los pueblos indígenas y 
afrodescendientes, basándose en distinciones conceptuales 
como etnia y raza, respectivamente. Esta diferenciación 
se origina en las prácticas de gobierno coloniales, que 
otorgaban un tratamiento distinto a los pueblos indígenas 
y africanos. En particular, tales diferencias se expresaban 
en el estatus jurídico-político, en la división del trabajo 
y en la asociación de ciertos rasgos físicos con atributos 
morales. En las últimas dos décadas, esta separación ha sido 
revisada desde la disciplina, dando lugar a investigaciones 
que analizan las interacciones afroindígenas, cuestionan las 
fronteras clasificatorias y comprenden ambas categorías 
como subordinadas a jerarquías nacionales, raciales y de 
clase.

6	 A partir de una reflexión sobre racismos en América Latina, 
Segato (2020) distingue entre racismo automático y racismo 
axiológico. El primero se refiere a aquellas violencias morales 
que “operan como expresión cotidiana” y que implican “el 
imperativo de sospecha de la claridad de nuestra consciencia 
y nos induce ineludiblemente a un escrutinio cuidadoso de 
nuestros sentimientos, convicciones y hábitos más arraigados 
y menos conscientes respecto de las personas negras” 
(Segato 2020:115). Por su parte, el racismo axiológico se 
manifiesta “a través de un conjunto de valores y creencias 
que atribuyen predicados negativos o positivos a las personas 
en función de su color de piel” (Segato 2020:117). Los 
racismos pueden ser prácticos, automáticos, irreflexivos, 
naturalizados, dejando “una marca indeleble de amargura e 
inseguridad” (Segato 2020:118). Sin desmoralización no hay 
subordinación del otro, y por tanto, la violencia moral es el 
eje que articula todo el andamiaje de múltiples entradas al 
género, la clase social y la nacionalidad. En sus palabras, 
“[e]n casi la totalidad de estas interacciones, la crueldad 
es de orden sutil, moral. Y cuando la crueldad es física, no 
puede prescindir del correlato moral: sin desmoralización 
no hay subordinación posible” (Segato 2020:120).

7	 La frontera entre Chile y Perú fue establecida luego de la 
Guerra del Pacífico (1879-1884), un conflicto bélico en 
el cual Chile se enfrentó a Perú y Bolivia por la disputa 
de territorios ubicados en el desierto de Atacama. En 
términos jurídicos, el Tratado de Ancón (1883) puso fin a 
la guerra entre los Estados y delimitó parte de las disputas 
territoriales, otorgando plena soberanía a Chile sobre Arica, 
parte de la entonces provincia peruana de Tarapacá. Con 
el fin de implantar una nueva identidad nacional, el Estado 
de Chile llevó a cabo políticas de chilenización (Díaz 
2006a; Galdames y Díaz 2007). Esto implicó el cierre de 
escuelas, la prensa, la expulsión de sacerdotes peruanos, la 
construcción de obras públicas y la llegada de poblaciones 
del sur con la explícita intención de “mejorar la raza” (De 
la Maza y Campos 2020). Estas políticas se sustentaron en 
retóricas nacionalistas dicotómicas que, a principios del 
siglo XX, asociaron Chile a la honra, la civilización y la 
virilidad, en oposición a un Perú representado como bárbaro, 
atrasado y femenino (Beckman 2009; McEvoy 2011). Con 
ello, las poblaciones peruanas, vinculadas a lo indígena y 
afrodescendiente, se enunciaron como racialmente inferiores 
(Campos 2017).

8	 Desde la teoría de la performatividad, Butler (2007) 
destaca que el género es una construcción sostenida a 
partir de prácticas reiterativas y ritualizadas que inscriben 
significaciones en las corporalidades. A partir de actos 
performáticos, el género sería capaz de desafiar normas 
preestablecidas.


